
II meditazione  Avvento 2025 

1 

2. Ricostruire la casa del Signore 
Una Chiesa senza contrapposizioni 

 
Nella prima meditazione di Avvento abbiamo rivolto lo sguardo alla Parusia 

del Signore alla fine dei tempi, contemplando l’immagine di un Dio che ha 
annunciato e promesso il suo ritorno glorioso. Davanti a questa speranza, ci 
siamo sentiti richiamare alla vigilanza su noi stessi, per non perdere la capacità 
di accorgerci della grazia di Dio che opera silenziosamente nella storia. È 
proprio questa grazia la forza che continua a dare vita al mondo e a offrire alla 
Chiesa occasioni sempre nuove di conversione. Essa ci insegna a vivere, come 
ai giorni di Noè, sotto un cielo paziente, mai stanco di rinnovare la fiducia in 
noi, nonostante le nostre fragilità e contraddizioni.  

In questa seconda meditazione, vogliamo soffermarci sulla delicata 
responsabilità di accogliere questa grazia non solo come singoli, ma anche come 
comunità di credenti. Il battesimo ci ha costituito «collaboratori di Dio» per 
edificare, nel tempo e nella storia, il suo «edificio» (1Corinzi 3,9) che è la Chiesa: 
«il segno e lo strumento dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto il genere 
umano», secondo la coraggiosa e profetica definizione che ne ha dato il Concilio 
Vaticano II (Lumen Gentium, 1).  

Ma di quale unità dobbiamo farci testimoni? E in che modo possiamo offrire 
al mondo una comunione che non si riduca a un generico richiamo alla 
fraternità, ma diventi un riferimento stabile e credibile capace di rigenerare la 
fiducia? 

1. L’illusione dell’uniformità 
 Per rispondere a queste domande, dobbiamo tornare precisamente dove 

la prima meditazione di Avvento ci ha lasciati: all’indomani del diluvio. Dopo 
il grande cataclisma, la Scrittura apre uno scenario sorprendente: Dio benedice 
Noè e i suoi figli, affidando loro nuovamente la terra. La violenza umana non 
ha avuto l’ultima parola e la storia riprende con un ritmo nuovo. La Genesi 
dedica un intero capitolo a un lungo elenco di popoli, lingue, territori, 
genealogie: un mosaico variegato che sembra voler dire che la vita, quando 
rinasce, non produce copie identiche ma differenze. È nel moltiplicarsi delle 
forme, dei volti e delle culture che la benedizione di Dio porta frutto. 

Tuttavia, questo movimento di distribuzione e differenziazione espone a un 
rischio che l’umanità percepisce subito come minaccioso: la dispersione. Dopo 
aver conosciuto la fragilità dell’esistenza, l’umanità nascente teme di 
frantumarsi, di non ritrovarsi più come un solo popolo. È in questo clima che 
sorge il racconto della torre di Babele, collocato immediatamente dopo l’elenco 
dei popoli (Genesi 10). L’episodio si apre con una nota apparentemente 
rassicurante: «Tutta la terra aveva un’unica lingua e uniche parole» (Genesi 



II meditazione  Avvento 2025 

2 

11,1). Una condizione che potrebbe sembrare ideale per la pace e la 
collaborazione. Ma il seguito rivela presto una certa ambiguità:  

 
Venite, costruiamoci una città e una torre, la cui cima tocchi il cielo, e facciamoci 
un nome, per non disperderci su tutta la terra (Genesi 11,4). 
 
L’intenzione è chiara: creare un unico punto di convergenza – una città 

fortificata e una torre altissima – per garantire l’unità della famiglia umana ed 
esorcizzare così la paura della dispersione. Il progetto, apparentemente 
lodevole, nasconde una logica mortale: l’unità è cercata non attraverso la 
composizione delle differenze, bensì mediante l’uniformità. Tutti parlano la 
stessa lingua, ripetono le stesse parole, perseguono lo stesso obiettivo. È il 
sogno di un mondo dove nessuno è diverso, dove nessuno rischia, dove tutto è 
prevedibile. 

Persino la scelta dei materiali riflette questa mentalità. Il narratore annota 
che i costruttori utilizzano mattoni al posto delle pietre e bitume al posto della 
malta. Le pietre conservano una propria irregolarità, possono essere lavorate e 
collegate senza che la loro forma venga annullata. I mattoni, invece, sono 
identici, standardizzati, perfettamente sovrapponibili: simbolo di una società 
che teme la fatica della libertà e preferisce la sicurezza della somiglianza. Il 
risultato è un’apparente unanimità: tutti allineati, tutti d’accordo, nessuna 
dissonanza. Ma è una coesione solo di facciata, ottenuta al prezzo 
dell’eliminazione delle voci individuali.  

La storia recente conosce bene questa deriva: il Novecento ha visto 
totalitarismi capaci di imporre il pensiero unico, mettendo a tacere il dissenso e 
perseguitando chi osava pensare diversamente. Ogni volta che l’unità si 
costruisce sopprimendo le differenze, il risultato non è la comunione, ma la 
morte. Oggi, nell’era dei social media e dell’intelligenza artificiale, il rischio 
dell’omologazione assume forme nuove e più sottili: algoritmi che selezionano 
ciò che vediamo, creando bolle informative in cui ognuno incontra solo chi la 
pensa come lui; intelligenze artificiali che standardizzano linguaggi e pensieri, 
riducendo la complessità umana a schemi prevedibili; piattaforme che 
premiano il consenso rapido e penalizzano il dissenso riflessivo.  

Questa tentazione non risparmia nemmeno la Chiesa. Quante volte, nel 
corso della storia, abbiamo confuso l’unità della fede con l’uniformità delle 
espressioni, delle sensibilità, delle pratiche? Quante volte abbiamo desiderato 
un consenso immediato, incapaci di accettare il ritmo più lento della vera 
comunione, che non teme il confronto e non cancella le sfumature?  

2. La confusione come terapia  
Di fronte al progetto di Babele, Dio sceglie di intervenire in un modo 

sorprendente, lontano sia dalla punizione violenta sia dall’indifferenza. Il testo 
biblico annota con fine ironia che «il Signore scese a vedere la città e la torre» 



II meditazione  Avvento 2025 

3 

(Genesi 11,5): la costruzione che gli uomini immaginavano capace di toccare il 
cielo si rivela così minuscola che Dio deve abbassarsi per osservarla. Ma il vero 
centro del racconto si trova nelle parole che seguono.  

 
Il Signore disse: «Ecco, essi sono un unico popolo e hanno tutti un’unica lingua; 
questo è l’inizio della loro opera, e ora quanto avranno in progetto di fare non sarà 
loro impossibile. Scendiamo dunque e confondiamo la loro lingua, perché non 
comprendano più l’uno la lingua dell’altro» (Genesi 11,6-7).  
 
A prima vista queste parole potrebbero sembrare la reazione di un Dio 

geloso che teme la concorrenza umana. Ma una lettura attenta – e la memoria 
del diluvio appena narrato – ci suggeriscono un’altra interpretazione: Dio non 
vuole punire, bensì prevenire una deriva mortale, un processo di «de-
creazione» che sta nuovamente minacciando la vita. 

Che cosa significa infatti costruire l’unità attraverso l’uniformità? Significa 
negare le persone nella loro unicità, sacrificare le differenze al progetto comune, 
abolire l’alterità che rende possibile l’incontro. È l’utopia pericolosa di una 
società composta da copie identiche, dove nessuno può più sorprendere né 
essere sorpreso. Come ha detto il santo Padre rivolgendosi agli operatori della 
comunicazione, questo è il mondo «segnato dalla confusione di linguaggi senza 
amore, spesso ideologici o faziosi» (Papa Leone, 12 maggio 2025). Ma un mondo 
così non ha nulla di divino: è l’antitesi della creazione. Dio crea separando, 
distinguendo, differenziando: la luce dalle tenebre, le acque dalla terra, il 
giorno dalla notte. La differenza è la grammatica stessa dell’esistenza. Quando 
l’umanità sceglie la via dell’uniformità, sta invertendo lo slancio creatore, 
cercando una forma di sicurezza che coincide con il rifiuto della libertà.  

La confusione delle lingue è dunque un gesto di protezione, non di 
distruzione. Dio non divide per regnare, ma differenzia per consentire alla vita 
di svilupparsi nuovamente. Restituisce all’umanità il bene più prezioso: la 
possibilità di non essere tutti uguali. Impedisce che un’unica voce si imponga 
come criterio assoluto, soffocando ogni alterità. La dispersione diventa così una 
cura: interrompe un progetto di morte, arresta il sogno di un’unità ottenuta al 
prezzo della libertà, restituisce dignità alle singolarità. È una terapia che apre 
nuovamente lo spazio dell’alleanza, perché l’alleanza non esiste senza distanza. 
Non esiste comunione senza differenza. 

Dio desidera certamente che gli uomini siano uniti, ma non in qualunque 
modo. L’unità che nasce dalla cancellazione delle differenze non è comunione, 
ma fusione: un appiattimento che riduce l’umano a massa. Per comprendere 
meglio il rischio di Babele, il Nuovo Testamento ci offre il racconto speculare: 
la Pentecoste. Negli Atti degli Apostoli, persone provenienti da popoli diversi 
– e che parlano lingue diverse – comprendono gli apostoli ciascuno nella 
propria lingua (Atti degli apostoli 2,1-12). È un particolare decisivo: non viene 
abolita la pluralità linguistica, né lo Spirito Santo impone un’unica lingua 
universale. Gli apostoli parlano la loro e gli ascoltatori comprendono la propria: 



II meditazione  Avvento 2025 

4 

la diversità rimane, ma non divide più. Non c’è uniformità, eppure c’è 
comunione. Non c’è una voce unica, eppure tutti ascoltano la stessa buona 
notizia. Pentecoste sarà la risposta di Dio all’angoscia di Babele: non eliminare 
le differenze per creare l’unità, ma trasformarle nel tessuto di una comunione 
più ampia.  

3. Il tempio da ricostruire 
L’umanità impiegherà molto tempo per assimilare la lezione di Babele e 

comprendere che l’incontro tra Dio e l’uomo diventa possibile solo là dove si 
custodiscono insieme le uguaglianze che uniscono e le differenze che rendono 
vera la comunione. 

A partire dal capitolo dodici di Genesi, la storia biblica – come sappiamo – 
restringe il suo sguardo e si concentra sulla vicenda di un popolo, Israele, 
chiamato da Dio a occupare un posto singolare nella storia della salvezza, 
attraverso il dono di un’alleanza. Dopo la liberazione dalla schiavitù d’Egitto, 
il lungo e faticoso cammino nel deserto e l’ingresso nella terra promessa, Israele 
giunge progressivamente a desiderare una forma di organizzazione simile a 
quella delle nazioni circostanti: un re che guidi il popolo e poi un tempio nel 
quale custodire la presenza del Signore e la sua Legge. 

Entrambe queste scelte porteranno con sé un’ambiguità costante. La 
monarchia, perché rappresenta simbolicamente la tentazione di sostituire con 
un sovrano umano la signoria di Dio, unico vero Re e Custode di Israele. Il 
tempio, perché la sua vocazione a essere casa di preghiera rimarrà sempre 
esposta al rischio di corrompersi nelle forme, riducendo lo spazio sacro a una 
ritualità esteriore, separata dalla vita e dall’incontro vivo con il Signore. Non a 
caso, il primo progetto di costruire un tempio, maturato nel cuore del re Davide, 
incontra una risposta timida e quasi perplessa da parte di Dio. Attraverso il 
profeta Natan il Signore gli dice: «Forse tu mi costruirai una casa perché io vi 
abiti? […] Il Signore ti annuncia che farà a te una casa» (2Samuele 7,5.11). È 
come se Dio ricordasse a Davide che l’iniziativa dell’alleanza proviene sempre 
da Lui, e non può essere racchiusa in un edificio costruito dall’uomo. 

La storia mostrerà quanto questa ambivalenza sia reale. Il tempio di 
Gerusalemme verrà più volte distrutto e, attraverso la voce vigorosa dei profeti, 
il popolo leggerà quei momenti – insieme agli esili che li accompagneranno – 
come conseguenze della propria infedeltà alla Legge. Eppure, proprio i 
momenti di lontananza dalla terra e dal tempio diventeranno per Israele 
occasioni per riscoprire, in maniera più profonda, il dono dell’alleanza e il 
desiderio sincero di ritornare a viverla. 

Un momento particolarmente significativo si colloca nel ritorno dall’esilio 
babilonese e nella fatica della ricostruzione delle mura di Gerusalemme e del 
Tempio. I libri di Esdra e Neemia ne offrono un racconto vivido: «Gerusalemme 
è in rovina e le sue porte sono consumate dal fuoco» (Neemia 2,17). Di fronte a 
questo scenario desolante, il governatore Neemia lancia un appello: «Venite, 



II meditazione  Avvento 2025 

5 

ricostruiamo le mura di Gerusalemme». I rimpatriati rispondono: «Su, 
costruiamo!», e mettono mano «vigorosamente alla buona impresa» (Neemia 
2,18). È subito chiaro che la ricostruzione sarà lenta e contrastata. Tuttavia, il 
popolo non si scoraggia: «Il Dio del cielo ci darà successo. Noi, suoi servi, ci 
metteremo a costruire» (Neemia 2,20).  

Successivamente troviamo una lunga cronaca di persone volontarie che, le 
une accanto alle altre, prestano generosamente il loro servizio perché le mura 
della città siano riedificate. Il racconto è suggestivo perché si dice che ciascuno 
assume la responsabilità di restaurare un pezzo delle mura, esattamente di 
fronte alla propria casa. Non mancano però i nemici, che ostacolano i lavori di 
ricostruzione. I rimpatriati sono obbligati a essere molto vigilanti e a difendersi.  

 
Quelli che ricostruivano le mura e quelli che portavano o caricavano i pesi con una 
mano lavoravano e con l’altra tenevano la loro arma; tutti i costruttori, lavorando, 
portavano ciascuno la spada cinta ai fianchi (Neemia 4,11-12).  
 
Quando finalmente vengono gettate le nuove fondamenta del tempio, la 

scena sembra riempirsi di entusiasmo. I sacerdoti con le trombe, i leviti con i 
cembali, tutto il popolo celebra il Signore cantando: «Perché è buono, perché il 
suo amore è per sempre verso Israele» (Esdra 3,11). È un momento di gioia 
collettiva, quasi un’esultanza che sembra sciogliere il peso degli anni di esilio. 

Ma subito accade qualcosa di inatteso. Mentre molti acclamano con grida di 
gioia, altri – in particolare i più anziani, che avevano visto il primo tempio – 
scoppiano in un pianto incontenibile. La Scrittura osserva:  

 
Non si poteva distinguere il grido dell’acclamazione di gioia dal grido di pianto 
del popolo (Esdra 3,12-13). 
 
Questa scena finale è di una potenza straordinaria. Il canto non è più 

omogeneo: due voci si levano, una di gioia e una di dolore, senza accordarsi 
immediatamente. È questo il clima reale in cui avviene la ricostruzione del 
tempio del Signore. Quando si edifica nuovamente uno spazio sacro, nessuno 
parte da zero: ci sono memorie ferite, nostalgie, confronti inevitabili tra ciò che 
si perde e ciò che nasce, tra ciò che era e ciò che sarà. La ricostruzione non può 
mai essere un cammino lineare: è fatta di entusiasmi e di lacrime, di slanci nuovi 
e di rimpianti profondi. 

4. Il rinnovamento della Chiesa 
Il racconto biblico della ricostruzione del tempio diventa un compendio 

prezioso per comprendere il mistero della Chiesa e la sua perenne necessità di 
rinnovarsi nel tempo e nello spazio. Come le mura e il tempio di Gerusalemme, 
anche la Chiesa – realtà divina e insieme umana – è chiamata a lasciarsi 
ricostruire continuamente, perché la sua forma storica sia trasparente alla 



II meditazione  Avvento 2025 

6 

bellezza del Vangelo. Lo hanno compreso soprattutto i santi, che più di altri 
intuiscono quando la “casa di Dio” mostra segni di affaticamento. 

Tra questi, Francesco d’Assisi occupa un posto speciale. Nel silenzio della 
sua ricerca, egli ascolta la voce che gli dice: «Francesco, va’, ripara la mia casa 
che, come vedi, è tutta in rovina» (Vita Seconda di Tommaso da Celano VI, 10 
– FF 593). L’Assisiate inizia a rispondere all’appello di Dio restaurando edifici 
di pietra. Presto comprende che il tempio da rinnovare è la Chiesa stessa, ferita 
da divisioni e appesantita da forme di vita che non rivelano più la freschezza 
del Vangelo. Con la radicalità della sua sequela, Francesco restituisce alla 
Chiesa la luminosa semplicità della fraternità evangelica. 

Non si tratta di un’eccezione: lungo i secoli, la Chiesa ha sempre intuito e 
vissuto il bisogno di rinnovarsi per restare fedele a se stessa e, al contempo, 
continuare a porsi a servizio del mondo. Il Concilio Vaticano II ha ricordato che 
la Chiesa peregrinante è chiamata da Cristo a una «continua riforma» e che 
«ogni rinnovamento della Chiesa consiste essenzialmente in una fedeltà più 
grande alla sua vocazione (Unitatis Redintegratio, 6). Il rinnovamento, dunque, 
non è un’esigenza straordinaria, ma l’atteggiamento ordinario della Chiesa che 
vuole restare fedele al Vangelo e al mandato apostolico. 

La storia sacra che abbiamo ripercorso, da Babele fino al ritorno di Israele 
dall’esilio, ci offre alcuni criteri fondamentali di discernimento. Anzitutto, il 
rinnovamento ecclesiale non coincide mai con la tentazione di rendere tutto 
uniforme. Come a Babele, il rischio di trasformare l’unità in omologazione è 
sempre in agguato: pensare che la comunione richieda solo identità di stile, di 
sensibilità o di espressione. Una Chiesa che si rinnova non è una Chiesa 
uniforme, ma una Chiesa capace di accogliere la varietà, lasciando allo Spirito 
il compito di ordinarla in un’armonia più grande delle nostre misure. 
 Un secondo elemento emerge dalla scena dei costruttori delle mura, che 
lavorano con una mano e con l’altra impugnano l’arma. Il rinnovamento non è 
mai un’opera ingenua o pacifica: richiede un combattimento spirituale 
continuo, perché il battesimo ci abilita non solo a edificare, ma anche a resistere 
a ciò che contrasta il Vangelo. Chi smette di combattere – contro l’orgoglio, la 
pigrizia, le illusioni o le ideologie – smette anche di edificare il corpo di Cristo. 
La Chiesa si rinnova nella misura in cui i suoi membri accettano di rimanere in 
un combattimento spirituale autentico, senza rifugiarsi nelle scorciatoie del 
puro conservatorismo o dell’innovazione acritica. 

Infine, la scena di ricostruzione dove alcuni si rallegrano mentre altri 
scoppiano in un pianto incontenibile ci consegna un terzo insegnamento. Ogni 
vero rinnovamento passa attraverso la disponibilità a portare il peso della 
comunione. Ricostruire la Chiesa significa accettare questo intreccio: la 
convivenza di entusiasmi e nostalgie, di speranze che nascono e di ferite che 
ancora sanguinano. La comunione non è mai un sentimento omogeneo, ma il 
luogo in cui voci differenti imparano a restare vicine senza mutuamente 
cancellarsi. Richiede di saper ascoltare anche ciò che non coincide con la nostra 
sensibilità, di accogliere il dolore dell’altro senza giudicarlo, di lasciarsi toccare 



II meditazione  Avvento 2025 

7 

dalla sua storia. È in questa paziente capacità di “patire” insieme che la Chiesa 
torna a essere davvero casa di tutti, e che il canto frammentato del popolo 
diventa, nel tempo, una lode più grande. 

5. Interpretare il declino 
A sessant’anni dal Concilio Vaticano II possiamo permetterci uno sguardo 

più lucido su quella che fu accolta, forse con qualche eccesso di ottimismo, come 
una “primavera dello Spirito”. Come accadde ai primi cristiani nell’attesa del 
ritorno del Signore, anche noi siamo chiamati a rimodulare le nostre speranze: 
le intuizioni profetiche del Concilio richiedevano tempi più lunghi e più 
complessi, perché profondamente intrecciati con la maturazione ecclesiale e con 
le trasformazioni culturali. 

Se non ci riconciliamo con questa lunga gestazione, rischiamo di non 
comprendere il tempo che viviamo: un tempo in cui convivono elementi critici 
e segni di sorprendente vitalità. Da una parte, è evidente un declino delle 
pratiche, dei numeri e delle strutture storiche della vita cristiana; dall’altra 
emergono nuovi fermenti dello Spirito: cresce la centralità della Parola di Dio, 
il laicato matura una presenza più libera e missionaria, il cammino sinodale si 
impone come forma necessaria, il cristianesimo fiorisce in molte regioni del 
mondo e una nuova intelligenza della fede cerca di coniugare l’eredità antica 
con una più profonda comprensione dell’umano. 

Declino e fermento non si escludono: sono le due facce dello stesso travaglio, 
nel quale lo Spirito purifica ciò che può essere abbandonato e fa nascere ciò che 
ha bisogno di crescere. Del resto, non è forse quello che Gesù ci ha insegnato, 
quando ha descritto l’espansione del Regno di Dio attraverso la logica del 
seme? 

 
In verità, in verità io vi dico: se il chicco di grano, caduto in terra, non muore, 
rimane solo; se invece muore, produce molto frutto (Giovanni 12,24). 
 
Ogni rinnovamento comporta realtà che fioriscono e altre che si estinguono. 

Non dovrebbe sorprenderci: è la dinamica pasquale, in cui morte e risurrezione 
sono inseparabili. Certo, per noi è sempre difficile accettare la morte e 
riconoscere nei momenti di declino la traccia di una speranza più grande.  
 Spontaneamente interpretiamo la diminuzione dei numeri come una crisi da 
risolvere subito. Infatti, proprio l’interpretazione di questo delicato momento 
della storia della Chiesa – soprattutto in Occidente – è diventato un terreno di 
contrapposizione: ciascuno individua nell’altro il responsabile della crisi e tenta 
di imporre la propria idea di Chiesa. C’è chi interpreta l’attuale situazione come 
conseguenza della mancata attuazione del Concilio; altri, al contrario, vedono 
proprio nell’evento conciliare la causa di un certo impoverimento della 
comunità e della testimonianza cristiana. Queste letture opposte, speculari nella 
loro rigidità, rischiano di armare ogni tradizionalismo e ogni progressismo, 



II meditazione  Avvento 2025 

8 

irrigidendo la Chiesa in posizioni ideologiche che non nascono dal 
discernimento, ma dalla paura. 

Forse la verità è più semplice e più esigente: in un cambiamento d’epoca 
senza precedenti, anche la Chiesa fatica a custodire il proprio fondamento. Di 
fronte a trasformazioni rapide e talvolta indecifrabili, la comunità cristiana 
tende a polarizzarsi, oscillando tra due tentazioni opposte: rifugiarsi in certezze 
intoccabili, oppure aprirsi a ogni novità per rimanere rilevante. Ma entrambe 
queste reazioni espongono la Chiesa a un grave rischio: trasformare un tempo 
di declino in un tempo di decadenza, dove non diminuiscono solo i numeri, ma 
anche fiducia, lucidità e respiro spirituale. 

Il declino diventa decadenza quando la Chiesa smarrisce la consapevolezza 
della propria natura sacramentale e si percepisce come un’organizzazione 
sociale; quando la fede si riduce a etica o benessere, la liturgia a prestazione, la 
teologia si indebolisce e la vita cristiana scivola nel moralismo. 

In un contesto così complesso, la tentazione delle semplificazioni è forte: la 
nostalgia per il passato o l’attesa di un futuro indefinito. Eppure, proprio il 
declino può diventare un tempo di grazia, se affrontato senza paura. Un tempo 
che invita a deporre l’illusione di una Chiesa sempre forte, sempre socialmente 
rilevante, sempre al centro dell’attenzione. Un tempo che ci fa riscoprire la 
Chiesa come un’opera che non ci appartiene, che non è garantita da strategie o 
da progetti umani, ma che germoglia ogni volta che si ritorna al cuore del 
Vangelo. Accettare il declino non significa arrendersi. Significa, piuttosto, 
tenersi lontani dalle contrapposizioni che dividono e rendono sterile ogni 
dialogo. Significa non cercare soluzioni immediate o facili, ma imparare a 
restare fedeli anche quando le forme abituali si indeboliscono. È un invito a 
vivere con sobrietà e fiducia, senza lasciarsi spingere né dal timore né dall’ansia 
di dover salvare tutto. 

È questo lo spirito dei rimpatriati che tornano a Gerusalemme: non 
ricostruiscono l’intera città, ma si dedicano a un piccolo tratto di muro, al pezzo 
che sta davanti alla loro casa. Anche per noi il rinnovamento passa da gesti 
umili e concreti. Ognuno può offrire un frammento della propria fedeltà, della 
propria pazienza, della propria carità. Nessuno da solo può rinnovare la Chiesa 
intera. Eppure, la Chiesa si rinnova solo attraverso la piccola porzione che 
ciascuno, giorno dopo giorno, accetta di ricostruire. 

In fondo, la Chiesa non è qualcosa da edificare secondo i nostri criteri: è un 
dono da ricevere, custodire e servire. L’Apocalisse lo ricorda con forza: la 
«Gerusalemme nuova» non sorge dalle nostre mani, ma scende dal cielo, da 
Dio, già preparata. È l’immagine più alta della Chiesa come realtà ricevuta, non 
prodotta: la casa in cui ogni lacrima sarà asciugata e ogni distanza colmata. 
Accogliere la Chiesa come dono – anche oggi, nel tempo del declino e dei nuovi 
germogli – significa vivere già ora della promessa che ci orienta verso quel 
compimento in cui Dio sarà tutto in tutti. 

 
  



II meditazione  Avvento 2025 

9 

 Preghiamo 
 O Dio, che con pietre vive e scelte prepari una dimora eterna per la tua gloria, 
continua a effondere sulla Chiesa la grazia che le hai donato, perché il popolo dei credenti 
progredisca sempre nell’edificazione della Gerusalemme del cielo. Per il nostro Signore 
Gesù Cristo. 
 

 
 

p. Roberto Pasolini, OFM Cap. 
Predicatore della Casa Pontificia 


